
 

 

BỘ GIÁO DỤC VÀ ĐÀO TẠO          BỘ VĂN HÓA, THỂ THAO VÀ DU LỊCH 

VIỆN VĂN HÓA, NGHỆ THUẬT, THỂ THAO VÀ DU LỊCH VIỆT NAM 

 

 

 

Đoàn Thị Thanh Vân 

 

 

 

 

TÍN NGƯỠNG THỜ ÔNG HOÀNG MƯỜI  

Ở XỨ NGHỆ 

 

Ngành: Văn hóa học 

Mã ngành: 9229040 

 

 

TÓM TẮT LUẬN ÁN TIẾN SĨ VĂN HÓA HỌC 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

Hà Nội - 2025 



 

 
Công trình được hoàn thành tại: 

Viện Văn hóa, Nghệ thuật, Thể thao và Du lịch Việt Nam 

Bộ Văn hóa, Thể thao và Du lịch        

Phản biện 1: GS.TS Bùi Quang Thanh 

Viện Văn hóa, Nghệ thuật, Thể thao  

và Du lịch Việt Nam 

Phản biện 2: GS.TS Đỗ Quang Hưng 

Đại học Quốc gia Hà Nội 

Phản biện 3:  TS. Nguyễn Ngọc Mai 

Viện Dân tộc học và Tôn giáo học,  

Viện Hàn lâm KHXHVN 

Luận án đã được bảo vệ trước Hội đồng đánh giá luận án họp tại 

Viện Văn hóa, Nghệ thuật, Thể thao và Du lịch Việt Nam 

Số 32, phố Hào Nam, phường Ô Chợ Dừa, Hà Nội 

Vào lúc 14 giờ 00 phút ngày 21 tháng 10 năm 2025 

 

NGƯỜI HƯỚNG DẪN KHOA HỌC        NGHIÊN CỨU SINH 

 

        

         

         PGS.TS Phạm Lan Oanh                      Đoàn Thị Thanh Vân 

XÁC NHẬN CỦA CƠ SỞ ĐÀO TẠO 

 

 

 

 

 
 

 

 

Có thể tìm hiểu luận án tại thư viện: 

- Thư viện Quốc gia Việt Nam 

- Thư viện Viện Văn hóa, Nghệ thuật, Thể thao và Du lịch Việt Nam 



1 

 
MỞ ĐẦU 

1. Lý do chọn đề tài  

Tín ngưỡng thờ Mẫu Tam phủ là hiện tượng văn hóa dân gian tiêu 

biểu của người Việt, phản ánh sâu sắc thế giới quan, vũ trụ quan và hệ 

giá trị địa phương. Năm 2016, Thực hành tín ngưỡng thờ Mẫu Tam 

phủ của người Việt được UNESCO ghi danh là Di sản văn hóa phi vật 

thể đại diện của nhân loại, khẳng định giá trị đặc sắc và tầm ảnh hưởng 

quốc tế của loại hình tín ngưỡng này. 

Trong hệ thống thần điện Tam phủ, Ông Hoàng Mười là nhân vật 

linh thiêng nổi bật, gắn với không gian văn hóa Xứ Nghệ (Nghệ An, 

Hà Tĩnh). Hình tượng này kết hợp hài hòa yếu tố lịch sử, huyền thoại 

và ký ức cộng đồng, vừa duy trì chiều sâu tâm linh, vừa lưu giữ và 

truyền tải bản sắc vùng qua nhiều thế hệ. 

Nghiên cứu tín ngưỡng thờ Ông Hoàng Mười ở Xứ Nghệ từ các 

tiếp cận biểu tượng học, phân tích diễn ngôn, nghiên cứu thực hành 

văn hóa và truyền thông số cho phép nhận diện tín ngưỡng này không 

chỉ như một thiết chế tín ngưỡng truyền thống, mà còn như một thực 

thể biểu tượng sống động, liên tục được tái tạo trong những không gian 

văn hóa mới.  

Từ khi lễ hội Ông Hoàng Mười được công nhận là Di sản văn hóa 

phi vật thể quốc gia (2019), thực hành tín ngưỡng đã biến đổi mạnh: 

mở rộng quy mô, gia tăng yếu tố sân khấu hóa, phát triển du lịch tâm 

linh và đẩy mạnh truyền thông số. Những biến đổi này vừa nâng tầm 

di sản, vừa đặt ra thách thức về tính thiêng và sự bền vững. 

Trong bối cảnh hiện đại hóa, toàn cầu hóa và chuyển đổi số, 

nghiên cứu tín ngưỡng thờ Ông Hoàng Mười như một “di sản sống” sẽ 

góp phần lý giải quá trình thích ứng giữa truyền thống và hiện đại, giữa 

cộng đồng - thị trường - nhà nước, trong cả không gian thực địa và 

không gian mạng. 

Từ những cơ sở lý luận và thực tiễn nêu trên, tôi lựa chọn đề tài 

Tín ngưỡng thờ Ông Hoàng Mười ở Xứ Nghệ làm hướng nghiên cứu 



2 

 
cho luận án tiến sĩ chuyên ngành Văn hóa học tại Viện Văn hóa, Nghệ 

thuật, Thể thao và Du lịch Việt Nam. Việc phân tích hiện tượng này 

như một thực hành văn hóa đang sống động sẽ góp phần lý giải sâu 

hơn các quá trình văn hóa địa phương hoá trong thời kỳ hiện đại hóa, 

toàn cầu hóa và phát triển bền vững. 

2. Mục đích và nhiệm vụ nghiên cứu 

2.1. Mục đích nghiên cứu 

Luận án nhằm phân tích, lý giải và hệ thống hóa các giá trị văn 

hóa tiêu biểu của tín ngưỡng thờ Ông Hoàng Mười tại Xứ Nghệ - một 

thực hành văn hóa trong hệ thống tín ngưỡng thờ Mẫu Tam phủ, đóng góp 

thêm vào nền tảng lý luận và thực tiễn cho công tác bảo vệ, quản lý và 

phát huy giá trị di sản văn hóa phi vật thể tại Việt Nam theo hướng bền 

vững và phù hợp với biến đổi xã hội đương đại. 

2.2. Nhiệm vụ nghiên cứu 

Tổng quan tình hình nghiên cứu từ đó xác định khoảng trống 

nghiên cứu để tiến hành xác lập cơ sở lý luận và lựa chọn khung lý 

thuyết - phương pháp luận phù hợp tiếp cận văn hóa học.  

Làm rõ vị trí và giá trị tín ngưỡng: Phân tích vị trí và giá trị của 

tín ngưỡng thờ Ông Hoàng Mười thông qua việc lý giải mối liên hệ 

giữa yếu tố lịch sử - huyền thoại - ký ức cộng đồng trong quá trình kiến 

tạo hình tượng và biểu tượng linh thiêng. 

Làm rõ sự hình thành và vận động của hình tượng Ông Hoàng 

Mười trong không gian văn hóa Xứ Nghệ. 

Khảo sát thực hành nghi lễ và biểu hiện nghệ thuật.  

Đánh giá tác động của bối cảnh đương đại. 

Bàn luận về những vấn đề đặt ra: Từ những phân tích đã nêu, NCS 

đưa ra các bàn luận trên nền tảng tiếp cận các lý thuyết văn hóa học và 

gắn với thực tiễn quản lý văn hóa trong bối cảnh chuyển đổi hiện nay.  

3. Câu hỏi và giả thuyết nghiên cứu  

3.1. Câu hỏi nghiên cứu 

Câu 1: Ông Hoàng Mười được định vị như thế nào trong hệ thống 



3 

 
tín ngưỡng thờ Mẫu Tam phủ, xét từ góc nhìn lý luận và thực hành 

hiện nay?  

Câu 2: Hình tượng Ông Hoàng Mười được kiến tạo và duy trì như 

nào trong không gian văn hóa – lịch sử vùng Nghệ An, Hà Tĩnh? Những 

yếu tố văn hóa – xã hội, lịch sử - huyền thoại nào đã góp phần định hình 

và lưu truyền hình tượng Ông Mười trong tâm thức cộng đồng? 

Câu 3: Các thực hành nghi lễ đặc trưng như: lễ rước, hầu đồng, 

hát văn... phản ánh những chiều cạnh giá trị nào của di sản văn hóa phi 

vật thể? Các nghi lễ này biểu đạt ra sao các giá trị biểu tượng, thẩm mỹ 

và cấu trúc trình diễn trong bối cảnh văn hóa dân gian vùng Xứ Nghệ? 

Câu 4: Trong bối cảnh hiện đại hóa, toàn cầu hóa và truyền 

thông hóa, các thực hành thờ Ông Hoàng Mười đã biến đổi theo 

những chiều hướng nào? Mối quan hệ và tương tác giữa các chủ thể 

như Nhà nước, cộng đồng thực hành và các lý thuyết nghiên cứu 

văn hóa ảnh hưởng ra sao đến quá trình tái định hình không gian 

linh thiêng và bản sắc tín ngưỡng? 

3.2. Giả thuyết nghiên cứu 

Trên cơ sở phân tích các hiện tượng văn hóa liên quan, luận án 

xây dựng các giả thuyết nghiên cứu sau: 

Giả thuyết 1: Tín ngưỡng thờ Ông Hoàng Mười là một cấu phần 

đặc thù trong hệ thống tín ngưỡng thờ Mẫu Tam phủ, phản ánh sự kết 

hợp giữa thế giới quan dân gian và bản sắc địa phương, đồng thời là 

biểu hiện cụ thể của cơ chế linh thiêng hóa không gian và nhân vật thờ 

trong tín ngưỡng Việt Nam.  

Giả thuyết 2: Hình tượng Ông Hoàng Mười được kiến tạo trên nền 

tảng giao thoa giữa huyền thoại, lịch sử và ký ức cộng đồng, thể hiện 

tiến trình địa phương hóa thần điện và sự thiêng hóa nhân vật trong 

quá trình cấu trúc tín ngưỡng dân gian Xứ Nghệ. 

Giả thuyết 3: Các thực hành nghi lễ và hình thức diễn xướng gắn 

với Ông Hoàng Mười là không gian biểu đạt đa tầng, nơi hội tụ các 

yếu tố biểu tượng linh thiêng, nghệ thuật trình diễn, cấu trúc lễ nghi, 



4 

 
đồng thời phản ánh cơ chế tiếp nhận - bảo lưu - sáng tạo trong văn hóa 

dân gian. 

Giả thuyết 4: Những biến đổi trong thực hành tín ngưỡng hiện nay 

là kết quả của quá trình giao thoa và tái định vị giữa các hệ hình giá 

trị: giữa truyền thống và hiện đại, giữa tính thiêng và tính thế tục, giữa 

cộng đồng địa phương và cơ chế quản lý nhà nước - thị trường. Quá 

trình tái định vị này đặt ra yêu cầu cấp thiết cho công tác bảo vệ và 

phát huy giá trị di sản theo hướng thích ứng và bền vững trong xã hội 

đương đại. 

4. Đối tượng và phạm vi nghiên cứu 

4.1. Đối tượng nghiên cứu  

Luận án tập trung nghiên cứu các thực hành tín ngưỡng thờ Ông 

Hoàng Mười bao gồm: thực hành nghi lễ thờ cúng, nghi lễ hầu đồng, 

biểu tượng thần thánh, không gian thiêng, niềm tin cộng đồng cùng với 

các hoạt động liên quan của chính quyền và người dân.  

4.2. Phạm vi nghiên cứu 

Không gian nghiên cứu 

Đền Ông Hoàng Mười ở xã Hưng Thịnh, huyện Hưng Nguyên, 

tỉnh Nghệ An; 

Đền Chợ Củi ở xã Xuân Hồng, huyện Nghi Xuân, tỉnh Hà Tĩnh; 

Đền Cả ở phường Trung Lương, thị xã Hồng Lĩnh, tỉnh Hà Tĩnh. 

Theo Nghị quyết 56/NQ-CP (17/4/2024): từ 01/7/2025, địa giới 

hành chính thay đổi. Trong luận án, vẫn dùng tên địa danh theo thời 

điểm khảo sát để thống nhất với hồ sơ và dữ liệu phỏng vấn. 

Thời gian nghiên cứu: Nghiên cứu tập trung vào giai đoạn từ 

sau năm 2016 đến năm 2025. 

Nội dung nghiên cứu  

Phân tích quá trình hình thành và phát triển hình tượng Ông Hoàng 

Mười trong mối liên hệ với không gian văn hóa - lịch sử vùng Xứ Nghệ 

gồm tỉnh Nghệ An và Hà Tĩnh. 

Làm rõ đặc trưng nghệ thuật diễn xướng trong các thực hành nghi 



5 

 
lễ gắn với Ông Hoàng Mười, đặc biệt là trong hát văn và hầu đồng. 

Xác định các yếu tố văn hóa - xã hội tác động đến việc duy trì, 

chuyển hóa và tái tạo nghi lễ trong bối cảnh hiện đại. 

Phân tích quá trình giao thoa và tái định vị giữa các chủ thể. 

5. Cách tiếp cận và phương pháp nghiên cứu  

5.1. Cách tiếp cận 

Tiếp cận của luận án đặt trọng tâm vào việc giải mã các lớp nghĩa 

văn hóa - biểu tượng, hình thái văn hóa luôn được kiến tạo lại, giao 

thoa và tái định vị trong bối cảnh hiện đại hóa và toàn cầu hóa. 

Luận án lựa chọn cách tiếp cận văn hóa học như một lăng kính 

trung tâm để tích hợp các hướng tiếp cận khác, nhằm làm rõ tính phức 

hợp, tính linh hoạt và khả năng duy trì bản sắc của tín ngưỡng dân gian 

trong xã hội đương đại. 

5.2. Phương pháp nghiên cứu  

Phân tích – tổng hợp tư liệu: Nghiên cứu các công trình liên quan, 

văn bản lễ hội, văn chầu, truyền thuyết. 

Khảo sát thực địa: Tại ba trung tâm thờ tự ở Nghệ An và Hà Tĩnh; 

ghi chép, chụp ảnh, quay phim. 

Quan sát tham dự: Trực tiếp tham gia lễ hội, hầu đồng. 

Phỏng vấn sâu và trực tuyến: Thanh đồng, cung văn, quản lý di 

tích, khách hành hương. 

Phân tích diễn ngôn: Văn bản truyền thông, mạng xã hội, video. 

So sánh – đối chiếu liên vùng: Đặt trong bối cảnh các điểm thờ 

khác để nhận diện đặc trưng Xứ Nghệ. 

Việc kết hợp phương pháp này cùng với các phương pháp khác 

trong nghiên cứu góp phần bảo đảm tính khách quan, tăng độ tin 

cậy của dữ liệu và tạo nền tảng cho việc phân tích sâu hơn ở các 

chương sau về khả năng thích ứng, biến đổi và quản lý di sản trong 

bối cảnh đương đại. 

Đạo đức nghiên cứu: thông tin đồng thuận, ẩn danh theo yêu cầu, 

tôn trọng không gian thiêng và quy định của Ban quản lý/ cộng đồng. 



6 

 
6. Đóng góp của luận án 

6.1. Đóng góp về mặt lý luận 

Góp phần làm sáng tỏ cơ chế thiêng hóa và quá trình kiến tạo hình 

tượng Ông Hoàng Mười như một thiết chế văn hóa – tâm linh tiêu biểu 

Gợi mở cách tiếp cận thực hành tín ngưỡng như một hình thức 

“trình hiện văn hóa” (cultural performance). 

Bổ sung khung lý luận liên ngành cho nghiên cứu tín ngưỡng dân 

gian trong xã hội đương đại. 

6.2. Đóng góp về mặt thực tiễn 

Góp phần nhận diện vai trò văn hóa - xã hội của tín ngưỡng thờ Ông 

Hoàng Mười. 

Cung cấp cơ sở dữ liệu thực chứng và hệ thống phân tích khoa học, 

góp phần hỗ trợ xây dựng các chính sách bảo vệ và phát huy di sản văn 

hóa phi vật thể trong mối liên hệ với truyền thông đương đại và yêu cầu 

phát triển bền vững. 

7. Kết cấu của luận án    

Ngoài phần Mở đầu (14 trang), Kết luận (5 trang), Tài liệu tham khảo 

(14 trang) và Phụ lục (79 trang), cấu trúc của Luận án gồm 04 chương:  

Chương 1. Tổng quan tình hình nghiên cứu và cơ sở lý luận (40 trang). 

Chương 2. Hình tượng Ông Hoàng Mười và không gian thờ 

phụng (39 trang). 

Chương 3. Thực hành nghi lễ và biểu tượng giá đồng Ông Hoàng 

Mười (37 trang). 

Chương 4. Biến đổi thực hành, giá trị và bàn luận về tín ngưỡng 

thờ Ông Hoàng Mười (46 trang). 

 

  



7 

 
Chương 1 

TỔNG QUAN TÌNH HÌNH NGHIÊN CỨU 

VÀ CƠ SỞ LÝ LUẬN 

1.1. Tổng quan tình hình nghiên cứu 

1.1.1. Khái quát các nghiên cứu về tín ngưỡng thờ Mẫu Tam phủ 

Tín ngưỡng thờ Mẫu Tam phủ - một hình thức thờ phụng dân gian 

đặc trưng của người Việt - đã trở thành đối tượng nghiên cứu trọng 

tâm của nhiều học giả trong nước và quốc tế, đặc biệt kể từ khi được 

UNESCO ghi danh là Di sản văn hóa phi vật thể đại diện của nhân loại 

vào năm 2016.  

Bộ hồ sơ quốc gia và các ấn phẩm của Viện Văn hoá, Nghệ thuật, 

Thể thao và Du lịch là nguồn tư liệu hệ thống quan trọng, đồ sộ và đầy 

đủ nhất, cùng với những công trình nghiên cứu khác đã góp phần định 

vị tín ngưỡng thờ Mẫu Tam phủ như một hệ thống biểu tượng địa 

phương/vùng miền, vừa giàu tính thiêng, vừa mang khả năng thích 

nghi cao, đặc biệt trong tiến trình hiện đại hóa, toàn cầu hóa và tái cấu 

trúc bản sắc văn hóa dân tộc. 

Những công trình nêu trên cho thấy sự phát triển ngày càng đa 

dạng và liên ngành trong nghiên cứu tín ngưỡng thờ Mẫu: từ nhân học 

biểu tượng, thư tịch học, phân tâm học, nghiên cứu giới, nghiên cứu 

văn hóa so sánh đến chính sách quản lý di sản. Các công trình thống 

nhất nhận định: Đạo Mẫu là “bảo tàng sống” của văn hóa Việt, phản 

ánh tính nữ quyền, sự linh hoạt nghi lễ và khả năng vận động trong 

hiện đại hóa, toàn cầu hóa. 

1.1.2. Các nghiên cứu về Ông Hoàng Mười 

Trong bối cảnh xã hội Việt Nam có nhiều chuyển biến sau công 

cuộc Đổi mới 1986, tín ngưỡng thờ Ông  Hoàng Mười - đặc biệt tại 

các địa phương như Nghệ An và Hà Tĩnh - đã có những biểu hiện phục 

hưng rõ nét, thu hút đông đảo khách thập phương về chiêm bái, hành 

lễ tại các đền thờ gắn với danh thần này.  

Một số công trình nghiên cứu đã góp phần làm rõ sự tái cấu trúc 

tín ngưỡng Ông Hoàng Mười trong bối cảnh mới, cho thấy sự tương 



8 

 
tác giữa yếu tố truyền thống và hiện đại, giữa tín ngưỡng dân gian và 

chính sách văn hóa đương đại. Tuy nhiên phần lớn các nghiên cứu này 

vẫn mang tính miêu tả địa phương, chưa phát triển thành hệ thống lý 

luận chuyên sâu về hình tượng Ông Hoàng Mười dưới góc nhìn lý 

thuyết văn hóa học, biểu tượng học, hay trình diễn học.  

Chưa có công trình chuyên sâu, mang tính hệ thống về Ông Hoàng 

Mười. Chính khoảng trống học thuật này là cơ sở để luận án lựa 

chọn tiếp cận hình tượng Ông Hoàng Mười từ góc nhìn văn hóa học, 

nhằm góp phần làm rõ biểu tượng tính đa dạng, khả năng thích ứng, 

và sắc thái địa phương trong các thực hành tín ngưỡng thờ Mẫu Tam 

phủ của người Việt, từ đó cung cấp thêm tư liệu và góc nhìn mới 

trong lĩnh vực nghiên cứu di sản văn hóa phi vật thể. 

1.2. Cơ sở lý luận  

1.2.1. Các khái niệm cơ bản 

Tín ngưỡng dân gian: Là sản phẩm văn hóa hình thành từ mối 

quan hệ giữa con người - tự nhiên - xã hội và chính bản thân. Tín 

ngưỡng dân gian tồn tại, phát triển trong cộng đồng, mang tính linh 

hoạt, gắn với đời sống thường nhật. Bốn thành tố cơ bản gồm: Nhân 

vật thờ và huyền thoại về nhân vật đó; Nơi thờ cúng và điện thần; Hèm, 

trò diễn, trò chơi liên quan; Lễ vật và nghi lễ thờ cúng.  

Tín ngưỡng thờ Mẫu Tam phủ: Hệ thống tín ngưỡng dân gian đặc 

sắc của người Việt, thờ các Thánh Mẫu đại diện cho yếu tố vũ trụ: 

Thiên phủ (trời), Địa phủ (đất), Thoải phủ (nước), và bổ sung Nhạc 

phủ (núi rừng) thành Tứ phủ. Đây là dạng thức văn hóa tâm linh tổng 

hợp, kết hợp nhu cầu thẩm mỹ, tâm lý, tín ngưỡng và cộng đồng; trong 

đó hầu đồng giữ vai trò trung tâm, giàu tính nghệ thuật. 

Ông Hoàng Mười trong hệ thống thờ Mẫu: Ông Hoàng Mười  

thuộc hàng ông Hoàng, được thờ nhiều nhất ở Nghệ An và Hà Tĩnh, 

mang hình mẫu quân tử, thanh sạch, tài hoa, gắn với bản sắc Xứ Nghệ.  

Trong phạm vi luận án, tín ngưỡng thờ Ông Hoàng Mười được 

hiểu là một hợp phần của tín ngưỡng thờ Mẫu Tam phủ, tập trung tại 

03  đền lớn ở Xứ Nghệ. 



9 

 
Không gian văn hóa Xứ Nghệ: Tên gọi xưa là Hoan Châu, nay 

gồm tỉnh Nghệ An và Hà Tĩnh. Vùng đất địa hình đa dạng, khí hậu 

khắc nghiệt, tài nguyên phong phú, con người bền bỉ, kiên cường. Đặc 

trưng văn hóa: hiếu học, thượng võ, đoàn kết cộng đồng; di tích lịch 

sử - văn hóa dày đặc; giao thoa văn hóa Bắc - Trung - Nam; kết hợp 

ảnh hưởng văn hóa biển và miền núi. Nghệ thuật dân gian nổi bật ví 

dặm Nghệ Tĩnh. Vùng đất “cằn cỗi mà kiêu hãnh” (Trần Quốc Vượng). 

1.2.2. Các lý thuyết nghiên cứu áp dụng trong đề tài 

Ba lý thuyết: Biểu tượng học (Clifford Geertz), Diễn ngôn học 

(Michel Foucault, Thực hành văn hóa (Pierre Bourdieu) bổ trợ cho 

nhau, giúp luận án tiếp cận tín ngưỡng thờ Ông Hoàng Mười từ nhiều 

tầng nấc: biểu tượng - quyền lực diễn ngôn - thực hành xã hội, từ đó 

làm rõ tính động, tính đa nghĩa và tính thích ứng của di sản này trong 

bối cảnh hiện đại. 

1.2.3. Khung phân tích của luận án 

Kết hợp khung lý thuyết tiếp cận vấn đề với các phương pháp nghiên 

cứu trên NCS tổng hợp khung phân tích của luận án như sau: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Hình 3: Sơ đồ khung phân tích tín ngưỡng thờ Ông Hoàng Mười 

(Nguồn: NCS) 

Tín ngưỡng thờ  

Ông Hoàng Mười ở 

Xứ Nghệ 

Tổng quan và cơ 

sở lý luận 

Hình tượng  

Thực hành nghi lễ 

Biểu tượng giá 

đồng ÔHM 

Biến đổi thực 

hành 

Giá trị và bàn 

- Tổng quan nghiên cứu 

- Cơ sở lý luận 

- Các vấn đề trong nghiên cứu 

- Hình tượng ÔHM 

- Không gian thiêng thờ 

ÔHM 

- Nhận xét chung - Thực hành nghi lễ 

- Biểu tượng giá đồng ÔHM 

- Biến đổi không gian thờ và 

nghi lễ thờ ÔHM 

- Biến đổi trong diễn ngôn và 

nhận thức về ÔHM 

- Giá trị văn hóa tín ngưỡng 

- Bàn luận về học thuật 



10 

 
1.3.  Đánh giá tổng quan 

Từ việc tổng hợp và phân tích các công trình nghiên cứu đã trình 

bày ở trên, có thể nhận thấy rằng tín ngưỡng thờ Mẫu Tam phủ của 

người Việt đã và đang nhận được sự quan tâm sâu rộng, đa chiều từ 

giới nghiên cứu trong nước và quốc tế. Những đóng góp quan trọng đó 

đã đặt nền móng cho việc nhận diện tín ngưỡng thờ Mẫu như một hình 

thái tôn giáo dân gian linh hoạt đã mở rộng phạm vi nghiên cứu tín 

ngưỡng thờ Mẫu từ khuôn khổ dân tộc học truyền thống sang các tiếp 

cận liên ngành hiện đại. Ông Hoàng Mười, một nhân vật có ảnh hưởng 

sâu sắc tại vùng Xứ Nghệ, gắn liền với không gian thiêng đặc thù, ký ức 

cộng đồng và thực hành nghi lễ sống động, lại chưa có công trình khoa 

học chuyên sâu nào tiếp cận một cách hệ thống từ góc nhìn văn hóa học.  

Chính từ khoảng trống nghiên cứu đó, trên cơ sở các công trình 

đã có của các tác giả đi trước NCS đã hình thành lý do và động lực 

khoa học để lựa chọn Tín ngưỡng thờ Ông Hoàng Mười ở Xứ Nghệ 

làm đối tượng nghiên cứu. 

Tiểu kết 

Chương 1 đã hệ thống hóa các công trình nghiên cứu trong và 

ngoài nước về tín ngưỡng thờ Mẫu Tam phủ, qua đó cho thấy lĩnh vực 

này nhận được sự quan tâm sâu rộng, đặc biệt sau khi được UNESCO 

ghi danh Thực hành tín ngưỡng thờ Mẫu Tam phủ của người Việt là di 

sản văn hóa phi vật thể đại diện của nhân loại. Luận án lựa chọn tiếp 

cận hình tượng Ông Hoàng Mười như một biểu tượng văn hóa đặc 

trưng, vận dụng các lý thuyết về biểu tượng, diễn ngôn và thực hành 

văn hóa, kết hợp với khảo sát thực địa. Đây là cơ sở khoa học để luận 

án góp phần bổ sung khoảng trống học thuật trong nghiên cứu tín 

ngưỡng thờ Ông Hoàng Mười nói riêng và tín ngưỡng thờ Mẫu Tam 

phủ đương đại nói chung. 

Chương 2 

HÌNH TƯỢNG ÔNG HOÀNG MƯỜI 

VÀ KHÔNG GIAN THỜ PHỤNG 

2.1. Hình tượng Ông Hoàng Mười  

Theo truyền thuyết và thực hành dân gian, Hoàng là con trai thứ 



11 

 
mười của Vua cha Bát Hải Động Đình, là vị thánh văn võ song toàn, cai 

quản vùng Trung đô dọc Nghệ An, Hà Tĩnh.  

Ông Hoàng Mười được đồng nhất với nhiều danh tướng lịch sử 

của vùng Xứ Nghệ: Lý Nhật Quang (995 - 1057); Lê Khôi (1400 - 

1446); Nguyễn Xí (1397 - 1465); Nguyễn Duy Lạc (1558 - 1639). 

Qua nghiên cứu hình tượng Ông Hoàng Mười chúng ta thấy ẩn chứa 

trong đó nhiều giá trị nhân văn cao đẹp, từ góc nhìn văn hóa học phản ánh 

thế giới quan và nhân sinh quan của người dân Xứ Nghệ.  

2.2. Không gian thiêng thờ Ông Hoàng Mười ở Xứ Nghệ  

Ba trung tâm thờ tự chính của tín ngưỡng Ông Hoàng Mười là 

những không gian tâm linh tiêu biểu, gắn kết ký ức cộng đồng, phản 

ánh niềm tin, đạo lý trọng đức - trọng tài và tôn kính những phẩm chất 

cao đẹp của vị thánh. Hiện nay, nhiều đền đã được trùng tu, mở rộng 

với sự tham gia của cả Nhà nước và cộng đồng, đồng thời ứng dụng 

công nghệ (biển chỉ dẫn song ngữ, mã QR giới thiệu di tích), vừa phục 

vụ khách hành hương, vừa nâng cao trải nghiệm du lịch văn hóa. 

2.2.1. Quá trình hình thành, cảnh quan và kiến trúc đền Ông 

Hoàng Mười ở Nghệ An: Còn gọi là Mỏ Hạc Linh Từ/ Đền Xuân Am, 

đền được khởi dựng khoảng nửa đầu thế kỷ XIX trên nền một miếu cổ, 

gắn với huyền thoại vị thánh bảo hộ vùng Trung Đô. Kiến trúc hiện nay 

mang phong cách đình đền truyền thống Bắc Bộ kết hợp yếu tố vùng 

Trung Bộ, bố trí theo trục “tiền thủy hậu sơn” hướng ra sông Lam. 

Lễ hội chính từ 8 -10/10 âm lịch với rước nước, hầu đồng, hội 

làng; thu hút đông đảo khách hành hương. Nhiều hạng mục được trùng 

tu lớn vào các năm 1923, 1995, 2010; từ 2016, đền do Sở Văn hóa Thể 

thao Nghệ An phối hợp Ban quản lý di tích và cộng đồng quản lý. 

2.2.2. Quá trình hình thành, cảnh quan và kiến trúc Đền Chợ Củi: 

Nằm tại xã Xuân Hồng, gần sông Lam và núi Ngũ Mã, đền Chợ Củi 

thờ Tam tòa Thánh Mẫu và Ông Hoàng Mười, gắn với nhiều truyền 

thuyết linh ứng. Kiến trúc mang không gian mở, kết nối với khu dân 

cư và chợ truyền thống; nội thất bài trí theo hệ thống Tứ phủ, có ban 

thờ Cô Đôi, Cô Chín và nhiều vị thánh khác. Lễ hội chính vào 9 - 10 



12 

 
tháng 10 âm lịch với nhiều giá đồng đặc sắc, thu hút đông đảo thanh 

đồng từ nhiều tỉnh. Không gian lễ hội sôi động, kết hợp thờ tự và dịch 

vụ lễ vật, thể hiện sự giao thoa giữa tính thiêng và tính thương mại 

trong bối cảnh đương đại. 

2.2.3. Quá trình hình thành, cảnh quan và kiến trúc Đền Cả: 

Tọa lạc tại phường Trung Lương, Hồng Lĩnh, gắn với danh tướng Lê 

Khôi, đền Cả là một trong những trung tâm thờ tự lâu đời của Xứ Nghệ. 

Kiến trúc mang dáng dấp dinh võ quan, sử dụng gỗ và ngói truyền 

thống, mái cong mềm mại, chạm khắc họa tiết rồng phượng tinh xảo. 

Không gian đền hài hòa với cảnh quan núi Hồng Lĩnh, bố trí theo thế 

“tiền minh đường – hậu sơn”, sân lát gạch rộng, có cây cổ thụ và hồ 

nước tạo sự uy nghiêm nhưng gần gũi. Lễ hội chính vào đầu tháng 10 

âm lịch (lễ Ông Hoàng Mười) và 1 - 3 tháng 5 âm lịch (giỗ Lê Khôi) 

với rước nước, rước bộ, trò diễn dân gian truyền thống. Không gian 

thiêng giữ nhiều yếu tố nguyên bản, gắn chặt ký ức cộng đồng và bản 

sắc địa phương, là minh chứng tiêu biểu cho nguyên tắc “di sản của 

cộng đồng cho cộng đồng”. 

2.2.4. Bài trí điện thờ: Cả ba đền đều chia thành ba khu chính: Thượng 

điện - Trung điện - Hạ điện, kèm miếu thờ Cô và Cậu phía ngoài. 

Đền Ông Hoàng Mười: có khu lăng mộ Ông Hoàng Mười. 

Đền Chợ Củi: thêm ban thờ Cô Đôi, Cô Chín. 

Đền Cả: giữ nguyên cách bài trí truyền thống, chú trọng tính linh 

thiêng gắn với cộng đồng sở tại. 

Bố trí nội thất phản ánh trật tự vũ trụ quan và hệ giá trị cộng đồng, 

đồng thời duy trì cấu trúc điện thần đặc trưng trong tín ngưỡng thờ Mẫu. 

2.3. Nhận xét chung 

2.3.1. Quá trình hình thành hình tượng đa tầng 

2.3.1.1. Hình ảnh Ông Hoàng Mười qua văn chầu, truyện kể dân gian: 

Nhiều dị bản của Ông Hoàng Mười cho thấy tín ngưỡng dân gian mang 

tính linh hoạt, mở và đa nghĩa. Hình tượng Ông Hoàng Mười trong 

tâm thức cộng đồng Xứ Nghệ được kiến tạo qua ba kênh chính: (1) văn 

chầu, (2) truyện kể dân gian, và (3) ký ức cộng đồng.  



13 

 
Như vậy, dù có là ai thì Ông Hoàng Mười vẫn là nhân vật huyền 

thoại nhưng lại gần gũi, thân quen, được nhân dân tôn sùng, quý 

trọng hợp với tâm lý và phong cách Xứ Nghệ, có chí khí nam nhi, 

anh hùng ngang dọc, phải có tài văn võ, có chí, có dũng. Hơn nữa 

phải là con người phải biết lo lắng cho cuộc sống bình an của dân 

chúng, vì dân, vì đời. Họ không ham danh lợi, yêu thiên nhiên, thích 

văn chương, yêu phong nguyệt.  

2.3.1.2. Hình ảnh Ông Hoàng Mười qua ký ức cộng đồng và 

hình tượng linh thiêng: Với tầng biểu tượng này, Ông Hoàng Mười 

trở thành thần linh có tính người, không xa vời như thần thoại, mà 

gần gũi, thân thiện, sẵn sàng che chở và chỉ dẫn. Đây là biểu hiện 

đặc trưng của “linh thiêng mềm” trong tín ngưỡng Việt - nơi thần 

linh và con người không bị phân cách bởi khoảng cách quyền năng, 

mà gắn kết bằng niềm tin, cảm xúc và thực hành tín ngưỡng sống. 

2.3.2. Địa phương hóa và tiến trình thần thánh hóa nhân vật lịch sử 

Quá trình địa phương hóa hình tượng Ông Hoàng Mười không 

tách rời với tiến trình lịch sử hóa và thần thánh hóa, mà còn cho thấy cơ 

chế chọn lọc - thích nghi - sáng tạo của cộng đồng trong việc gìn giữ và 

phát triển tín ngưỡng.  

Tiến trình thần thánh hóa nhân vật lịch sử thông qua thực hành 

văn hóa tín ngưỡng tại các đền thờ ở Xứ Nghệ đã thể hiện rõ sự thần 

thánh hóa Ông Hoàng Mười, là minh chứng rõ nét cho cơ chế này.  

Tiểu kết 

Các truyền thuyết về Ông Hoàng Mười có thể được xem như 

một “sợi chỉ đỏ” xuyên suốt không gian và thời gian, kết nối các 

lớp giá trị lịch sử, huyền thoại và văn hóa địa phương, qua đó khắc 

họa hình tượng một nhiên thần được lịch sử hóa, địa phương hóa và 

thiêng hóa. Trong tâm thức của cộng đồng cư dân địa phương cũng 

như du khách hành hương cho thấy hình tượng Ông Hoàng Mười là 

biểu tượng phức hợp đa dạng giữa lịch sử dân tộc rất thực, rất đời 

với huyền thoại mang tính thực hư, hư thực; giữa tính địa phương 

riêng biệt nhưng vẫn rất thống nhất cùng tất cả các vị thánh trong 



14 

 
hệ thống tín ngưỡng thờ Mẫu Tam phủ.  

Không gian thờ Ông Hoàng Mười tại 3 đền tại tỉnh Nghệ An, Hà 

Tĩnh đa dạng, từ đền thờ chính, đền phối thờ, đã hình thành mạng lưới 

tâm linh mang tính cộng đồng cao, kiến trúc đền đặc trưng của vùng miền 

với cảnh quan thiên nhiên tĩnh mịch, trang nghiêm, lễ nghi sinh động, làm 

nổi bật giá trị di sản của tín ngưỡng thờ Ông Hoàng Mười. 

Chương 3 

THỰC HÀNH NGHI LỄ VÀ BIỂU TƯỢNG 

GIÁ ĐỒNG ÔNG HOÀNG MƯỜI 

3.1. Thực hành nghi lễ thờ phụng Ông Hoàng Mười  

3.1.1. Việc thờ phụng thường xuyên trong năm tại đền 

Hiện nay, người dân đi lễ tại các ngôi đền này rất đông, đặc biệt vào 

các ngày đầu tháng, ngày rằm âm lịch và ngày cuối tuần, thứ bẩy, chủ 

nhật. Thành phần đi lễ gồm các lứa tuổi thanh niên, trung niên, người cao 

tuổi, người có chức quyền, doanh nghiệp, người buôn bán, đặc biệt có học 

sinh sinh viên...Các lễ vật dâng cúng rất phong phú đa dạng.  

3.1.2. Lễ hội, lễ giỗ Ông Hoàng Mười: Hàng năm ngày 10 tháng 

10 âm lịch là ngày kỵ của Ông Hoàng Mười, tại cả 3 ngôi đền ở Xứ 

Nghệ đều tổ chức lễ hội, lễ giỗ Hoàng Mười long trọng. Thời gian từ 

ngày khai hội đến ngày tạ lễ hội trong suốt tháng 10 âm lịch. Ngày 

chính hội thường là ngày 9, 10 tháng 10 âm lịch.  

Với những giá trị văn hóa, nghệ thuật độc đáo và đa dạng lễ hội, 

lễ giỗ Ông Hoàng Mười tại Nghệ An, Hà Tĩnh - điểm đến du lịch văn 

hóa tâm linh ngày càng thu hút được đông đảo quần chúng nhân dân, 

du khách chiêm bái, tham quan.  

3.1.3. Nghi lễ hầu đồng: Trong hệ thống tín ngưỡng thờ Mẫu 

Tam phủ, nghi lễ hầu đồng giữ vai trò trung tâm, là không gian trình 

diễn thiêng nơi thánh thần giáng trần và ban phát phúc lộc cho con 

nhang đệ tử. Giá hầu Ông Hoàng Mười là một trong những giá đồng 

quan trọng, thường xuất hiện trong các canh hầu và luôn thu hút sự chú 

ý từ cộng đồng. 

3.1.4. Nghi lễ chung về giá đồng Ông Hoàng Mười: Việc 



15 

 
nhận diện và phân loại giá trị của hầu đồng giá Ông Hoàng Mười 

có thể tiến hành dựa trên hai trục: phân tầng hệ thống thần danh - 

phủ thuộc, và đặc trưng biểu hiện theo vùng miền, không gian nghi 

lễ. Hầu đồng là nghi thức nhập hồn các vị thánh tín ngưỡng Tam 

phủ vào người hầu đồng. Trong hầu đồng không thể thiếu Hát 

Văn/Hát Chầu Văn. 

3.1.5.  Nghệ thuật giá đồng Ông Hoàng Mười 

3.1.5.1. Nghệ thuật thơ ca: Chủ yếu là thơ lục bát, hoặc song thất 

lục bát. Nghệ thuật phổ thơ trong các làn điệu Hát Văn không quá phức 

tạp, cầu kỳ. Chủ yếu là thủ pháp điệp từ, thêm từ, đảo từ và thủ pháp 

vay trả... nhằm mục đích làm hoàn chỉnh hơn cả về câu nhạc, ý thơ. 

Nội dung lời ca thường mang tính chất mô tả chân dung nhân vật, cảnh 

đẹp thiên nhiên, mô tả tính cách nhân vật.  

3.1.5.2. Nghệ thuật âm nhạc  

+  Phân loại làn điệu: phân chia thành 3 loại: 

- Làn điệu thỉnh mời thánh ngự đồng  

- Làn điệu hầu thánh ngự đồng: Dọc, nhạc lưu thủy, hát sai, trống trận... 

- Các làn điệu còn lại xuất hiện tùy thuộc vào cung văn, sở thích của 

thanh đồng, thời gian thánh giáng đồng. Lúc này là khi thánh ngồi phán 

truyền, ban phát lộc, nghe nhạc, nghe thơ… Cuối cùng, khi thánh thăng 

cung văn cũng hát câu kết như nhau: “Xe loan thánh giá hồi cung”. 

+ Thang âm, điệu thức: Trong âm nhạc, yếu tố thang âm và điệu 

thức giữ vai trò rất quan trọng bởi đó là một trong những nhân tố góp 

phần xây dựng nên hình tượng âm nhạc. Các làn điệu Hát Văn thuộc 

giá Ông Hoàng Mười trên được xây dựng trên các điệu thức năm âm 

sau đây: Cung, Thương, Chủy, Vũ, Điệu Oán (một loại điệu thức độc 

đáo trong dân ca người Việt Nam Bộ). 

+ Cấu trúc làn điệu: gồm các làn điệu: Kiều, Dọc, Lưu thủy, Hát 

Sai, Thơ chuốc rượu, Phú, Hò Xứ Nghệ, Hò Huế, Tỳ bà hành… và câu 

hát khi thánh thăng.  

+  Nhịp điệu, tiết tấu: Nhạc cụ đệm cho Hát Văn tuy đơn giản 

(trước đây thường tối thiểu có 2 người diễn tấu). Ngày nay, dàn 



16 

 
nhạc phong phú hơn có khi có 6 người diễn tấu nên đã tạo nên những 

âm hưởng tiết tấu, âm sắc nhạc cụ đa dạng hơn, phong phú lúc vui 

vẻ, náo nhiệt lúc lại sâu lắng, trữ tình. Đặc biệt, mỗi làn điệu đều 

gắn với một quy luật nhịp nhất định.  

Các giá văn Ông Hoàng Mười trên có quy luật về nhịp rất rõ ràng, 

cụ thể ở phần tay phải song lại rất mở cho các nghệ nhân có thể diễn tấu 

tùy theo khả năng, cảm hứng của họ thể hiện qua dùi gõ tay trái làm cho 

tiết tấu, nhịp phách âm nhạc Hát Văn thêm sinh động, hấp dẫn, mới lạ.  

3.1.5.3. Tính tích hợp và ngẫu hứng nghệ thuật: Giá đồng Ông 

Hoàng Mười là hình thức nghệ thuật tổng hợp, tích hợp giữa: âm nhạc, 

thơ ca, múa, sân khấu, trang phục, nghi lễ và mỹ thuật dân gian. Bản thân 

mỗi buổi hầu đồng là một “vũ trụ nghệ thuật” nơi người nghệ nhân (ông 

bà đồng) trở thành trung gian kết nối thế giới thần linh - trần tục. 

3.2. Biểu tượng giá đồng Ông Hoàng Mười  

Giá đồng Ông Hoàng Mười, với tư cách là một hình thái biểu hiện 

của tín ngưỡng thờ Mẫu Tam phủ đặc biệt lại ở vùng đất quê hương Nghệ 

An, Hà Tĩnh, không chỉ mang giá trị tâm linh mà còn hàm chứa các giá 

trị văn hóa - nghệ thuật đặc sắc. Ông Hoàng Mười là một hình tượng đa 

nghĩa, được kiến tạo qua diễn ngôn. Trong tín ngưỡng thờ Ông Hoàng 

Mười, nghi lễ hầu đồng là sự thăng hoa của niềm tin, nơi văn hóa và tâm 

linh gặp nhau, tạo nên một không gian vừa linh thiêng vừa nghệ thuật.  

Tiểu kết 

Thực hành nghi lễ thờ Ông Hoàng Mười ở Xứ Nghệ diễn ra phong 

phú trong sinh hoạt thường nhật và các dịp lễ hội, với sự tham gia của 

nhiều chủ thể như cộng đồng con nhang đệ tử, cư dân địa phương, ban 

quản lý di tích, chính quyền sở tại và du khách thập phương thể hiện 

sự thành tâm và niềm tin vào sự che chở của các vị thánh đối với đời 

sống cá nhân và cộng đồng. 

Nghi lễ hầu đồng và giá đồng Ông Hoàng Mười là một chỉnh thể 

văn hóa – tâm linh, đồng thời là không gian nghệ thuật tổng hợp, nơi 

cộng đồng tái hiện biểu tượng, gửi gắm khát vọng và căn tính văn hóa, 

biểu hiện sinh động của bản sắc văn hóa địa phương và đời sống tín 



17 

 
ngưỡng đương đại. Đây là di sản văn hóa phi vật thể có giá trị cao cần 

được nhận diện, bảo vệ và phát huy phù hợp với tinh thần của Công 

ước 2003 của UNESCO về bảo vệ di sản văn hóa phi vật thể. 

Chương 4 

BIẾN ĐỔI THỰC HÀNH, GIÁ TRỊ VÀ 

BÀN LUẬN VỀ TÍN NGƯỠNG THỜ ÔNG HOÀNG MƯỜI 

4.1. Biến đổi không gian thờ tự và nghi lễ  

Từ sau năm 2016 - mốc UNESCO ghi danh Thực hành tín ngưỡng 

thờ Mẫu Tam phủ của người Việt là Di sản văn hóa phi vật thể đại diện 

của nhân loại – không gian thờ tự và nghi lễ Ông Hoàng Mười tại Xứ 

Nghệ có nhiều biến đổi. Bên cạnh kiến trúc và lễ hội, thay đổi thể hiện 

ở cách cộng đồng tiếp cận, thực hành và lan tỏa giá trị tâm linh, mở 

rộng từ đền phủ truyền thống sang sân khấu, studio, không gian mạng 

(livestream, TikTok, Zoom, fanpage). 

Trang phục, lễ vật, nghi thức dâng sớ, rước kiệu… được điều 

chỉnh linh hoạt theo điều kiện kinh tế và thị hiếu, tạo điều kiện tiếp cận 

rộng rãi hơn. Tuy nhiên, xu hướng “sân khấu hóa” và thương mại hóa 

cũng gây tranh luận về ranh giới giữa thiêng và tục. Bảo tồn không 

gian thờ tự truyền thống vẫn là trung tâm, song không gian số - nếu 

dẫn dắt bằng hiểu biết và lòng thành - có thể trở thành phần mở rộng 

của không gian linh thiêng. 

4.1.1. Đền thờ Ông Hoàng Mười tại tỉnh Nghệ An: Khởi dựng 

khoảng nửa đầu thế kỷ XIX trên nền miếu cổ, gắn với huyền thoại danh 

tướng Lê Khôi, đền vừa là nơi thờ tự vừa là thiết chế văn hóa cộng 

đồng. Sau năm 2016 và đặc biệt từ 2019, mô hình tổ chức lễ hội chuyển 

từ tự quản cộng đồng sang quản lý đồng kiến tạo giữa chính quyền, 

ban quản lý di tích và các tổ chức địa phương. 

Lễ hội hiện nay gồm ba phần: Phần lễ: cáo yết, rước thánh, đại tế, 

hầu đồng. Phần hội: hát ví giặm, trưng bày sản vật, trò chơi dân gian. Phần 

lễ hành chính - chính trị: dâng hương tập thể, phát biểu của lãnh đạo. 

Nghi lễ được chuẩn hóa, ứng dụng truyền thông số (livestream, 

màn hình LED, video tư liệu), tạo sức lan tỏa nhưng cũng làm giảm 



18 

 
tính linh hoạt. Lễ hội là điển hình của mô hình quản trị di sản đa tác 

nhân, phản ánh khả năng thích ứng cao của di sản sống. 

4.1.2. Đền Chợ Củi: Thờ Tam Tòa Thánh Mẫu và Ông Hoàng 

Mười, đền được công nhận Di tích quốc gia (1993), nhiều lần trùng tu lớn. 

Trước 2024, lễ giỗ do gia đình thủ từ quản lý; từ 2024, chuyển giao cho 

Ban Quản lý di tích - dịch vụ công ích huyện Nghi Xuân theo kế hoạch 

của UBND huyện, đánh dấu quá trình hành chính hóa nghi lễ. 

Lễ giỗ gồm: Phần lễ: khai mạc, rước nước, tế, rước kiệu. Phần 

hội: văn nghệ, thi mâm lễ đẹp, trò chơi dân gian. Phần tâm linh - du 

lịch: tour sông Lam, hát chầu văn, giao lưu nghệ nhân. 

Tổ chức chuyên nghiệp, minh bạch giúp nâng cao hình ảnh nhưng 

giảm tính linh hoạt và “thiêng tự nhiên”. Đây là trường hợp điển hình 

của “thương thảo nghi lễ” giữa nhà nước và cộng đồng, hướng tới quản 

lý bền vững di sản. 

4.1.3. Đền Cả: Đền Cả từng bị phế tích và được phục dựng 

khang trang. Lễ hội chính: giỗ Lê Khôi (1-3 tháng 5 âm lịch) và lễ 

Ông Hoàng Mười (đầu tháng 10 âm lịch) với rước nước, tế lễ, trò 

chơi dân gian. Khác với hai đền trên, Đền Cả duy trì mô hình tự 

quản cộng đồng, nghi lễ giữ nguyên tính truyền thống, kiểm soát 

chặt thương mại hóa, không trình diễn hóa. Đây là ví dụ tiêu biểu 

của “di sản của cộng đồng cho cộng đồng”, nơi cộng đồng là chủ 

thể bảo tồn và thực hành tín ngưỡng. 

4.1.4. Một số nhận xét 

Ba đền thờ Ông Hoàng Mười ở Nghệ An, Hà Tĩnh hàng năm đều 

có tổ chức long trọng ngày kỵ của Ông vào ngày 10 tháng 10 âm lịch 

với sự chỉ đạo, của chính quyền địa phương, ban quản lý di tích cùng 

người dân địa phương cũng như du khách hành hương tham gia nhiệt 

tình đã tạo nên lễ hội tâm linh có quy mô hoành tráng, trang trọng.  

Từ đó có thể thấy, không gian thờ tự Ông Hoàng Mười không ngừng 

vận động, vừa gìn giữ truyền thống, vừa tích hợp hiện đại, thể hiện rõ nét 

tính sống động và thích ứng cao của tín ngưỡng này trong đời sống văn 

hóa đương đại. 



19 

 
4.2. Biến đổi trong diễn ngôn và nhận thức về Ông Hoàng Mười 

4.2.1.  Biến đổi trong diễn ngôn về Ông Hoàng Mười 

Hình tượng Ông Hoàng Mười từ biểu tượng “thánh văn võ song 

toàn” gắn với trung nghĩa được mở rộng thành vị thánh ban công danh, 

tài lộc, trợ duyên sự nghiệp, đặc biệt trong giới trẻ và giới kinh doanh. 

Truyền thông số góp phần tái cấu trúc ký ức cộng đồng: nghi lễ hầu đồng 

được livestream, chia sẻ rộng rãi, kết hợp tính thiêng và yếu tố trình diễn. 

Biểu tượng này trở thành “biểu tượng mở”, xuất hiện trong sản phẩm 

lưu niệm, nhạc chầu remix, không gian số, phản ánh sự linh hoạt của tín 

ngưỡng dân gian. 

4.2.2. Biến đổi trong vai trò của nhà nước và chính sách về di sản  

Từ mô hình cộng đồng tự quản, sau năm 2016 và công nhận di sản 

quốc gia năm 2019, lễ hội chuyển sang quản lý bán chính thức với sự tham 

gia của chính quyền, cơ quan văn hóa và ban quản lý di tích. Lễ hội được 

tổ chức bài bản, quy mô cấp huyện, vừa bảo tồn vừa quảng bá du lịch, 

song xuất hiện xu hướng “hành chính hóa” và “sân khấu hóa”, đặt ra yêu 

cầu cân bằng giữa quyền quản lý và quyền chủ thể cộng đồng. 

4.2.3. Giao thoa và tái định vị giữa cộng đồng và nhà nước trong 

bảo vệ tín ngưỡng thờ Ông Hoàng Mười 

Bảo tồn và phát huy tín ngưỡng là kết quả giao thoa giữa cộng đồng 

thực hành và thiết chế quản lý. Cộng đồng giữ vai trò duy trì nghi lễ, ký 

ức truyền thống; nhà nước điều phối, chuẩn hóa và hỗ trợ quảng bá. Mô 

hình “cộng đồng tham gia” cho phép phối hợp linh hoạt, đồng thời sử 

dụng hình ảnh Ông Hoàng Mười như biểu tượng văn hóa - du lịch, nhưng 

cần giám sát cộng đồng để đảm bảo tính linh hoạt và bản địa. 

4.3. Giá trị văn hóa tín ngưỡng thờ Ông Hoàng Mười 

4.3.1. Giá trị biểu tượng và tâm linh: Tín ngưỡng Ông Hoàng 

Mười kết tinh hệ thống biểu tượng giàu ý nghĩa (sắc phục vàng, múa 

kiếm, quạt đề thơ, hát văn chầu…), phản ánh thế giới quan và giá trị 

Xứ Nghệ. Ông được coi là vị thánh ban tài, hộ mạng, trợ duyên công 

danh, là điểm tựa tinh thần cho cộng đồng, đặc biệt giới trẻ. Không 

gian thờ tự được tổ chức chặt chẽ, thích ứng từ tự phát sang quản lý 



20 

 
bán hành chính, vẫn giữ được tính linh thiêng. 

Không gian nghi lễ với cấu trúc phân bậc (từ sân chính, trung điện 

đến hậu cung) cho thấy sự tổ chức chặt chẽ, đồng thời là nơi bảo tồn 

biểu tượng linh thiêng trong khuôn khổ cộng đồng - nhà nước - tín đồ 

thực  hành. Sự chuyển đổi từ tự phát sang quản lý bán hành chính (ban 

quản lý, giám sát nghi lễ, phân luồng hành hương) phản ánh tính thích 

ứng của không gian linh thiêng trong bối cảnh xã hội hiện đại. 

4.3.2. Giá trị lịch sử và bản sắc địa phương: Tín ngưỡng hình 

thành qua quá trình địa phương hóa lâu dài, kết hợp huyền thoại – lịch 

sử - ký ức cộng đồng, gắn với các danh tướng biểu trưng cho trung 

hiếu, thượng võ, văn võ song toàn. Các đền thường ở vị trí “minh 

đường tụ thủy”, trở thành trung tâm linh khí ven sông Lam, góp phần 

củng cố bản sắc và gắn kết cộng đồng Nghệ An - Hà Tĩnh. 

4.3.3. Giá trị nghệ thuật và sáng tạo dân gian: Giá đồng Ông 

Hoàng Mười là nghệ thuật trình diễn tổng hợp giữa thơ, nhạc, múa, 

phục trang, mang tính ngẫu hứng và sáng tạo. Lễ hội vừa là nghi lễ 

thiêng, vừa là trình diễn cộng đồng, nơi thẩm mỹ dân gian thăng hoa 

nhờ niềm tin tín ngưỡng. 

4.3.4. Giá trị xã hội - cộng đồng và duy trì bản sắc Xứ Nghệ: Tín 

ngưỡng là chất keo gắn kết cộng đồng, tái tạo ký ức và quan hệ xã hội qua 

lễ hội, lễ giỗ, trở thành dịp hồi hương tâm linh, củng cố bản sắc và kết nối 

liên thế hệ. Hình tượng Ông Hoàng Mười mang tính “chuyển nghĩa” linh 

hoạt, dung nạp yếu tố hiện đại mà vẫn giữ cốt lõi thiêng liêng. Đây là biểu 

hiện điển hình của “bản sắc mềm” - không giáo điều, không rập khuôn 

mà thấm sâu trong hành vi, trí nhớ và cảm xúc cộng đồng.  

4.3.5. Giá trị phát triển du lịch văn hóa - tâm linh: Ba đền chính 

tạo thành “tam giác tâm linh” liên tỉnh, hội tụ địa linh - nhân kiệt - 

huyền thoại, là trục du lịch văn hóa - tâm linh. Việc kết hợp nghi lễ 

truyền thống với trải nghiệm hiện đại (livestream, thực tế ảo, sản phẩm 

số) vừa mở rộng đối tượng tiếp cận, vừa bảo tồn di sản sống và định vị 

bản sắc Xứ Nghệ trong hội nhập.  

4.4. Bàn luận học thuật và các vấn đề đặt ra: Luận án làm rõ vai 



21 

 
trò, đặc trưng, giá trị của tín ngưỡng thờ Ông Hoàng Mười trong hệ Mẫu 

Tam phủ; phân tích sự hình thành, biến đổi, thích ứng của nghi lễ–biểu 

tượng–thực hành ở Nghệ An, Hà Tĩnh dựa trên ba khung lý thuyết 

(Geertz, Foucault, Bourdieu). 

4.4.1. Tín ngưỡng như một thực hành văn hóa: Theo Bourdieu, 

đây là “trường” văn hóa sống, nơi thanh đồng, khách hành hương, ban 

quản lý, cư dân cùng kiến tạo cái thiêng qua lễ hội, đền phủ và tương 

tác xã hội. Thực hành thích ứng với môi trường số (đặt lễ, livestream), 

mở rộng từ không gian vật chất sang không gian mạng, đồng thời củng 

cố ký ức và bản sắc cộng đồng. 

4.4.2. Diễn ngôn thiêng và cơ chế quyền lực: Dưới góc Foucault, 

văn chầu–huyền thoại–nghi lễ vừa định hình chân dung Ông Hoàng Mười 

vừa vận hành quyền lực mềm qua phân tầng không gian và vai trò chủ 

thể. Truyền thông số mở rộng diễn ngôn nhưng đặt ra nội dung giữa linh 

thiêng và trình diễn; nhà nước trở thành tác nhân “quản trị diễn ngôn”. 

4.4.3. Biểu tượng và cấu trúc ý nghĩa: Theo Geertz, hệ biểu 

tượng dày đặc (sắc phục vàng, cưỡi ngựa, quạt - bút, cấu trúc điện thờ) 

phản ánh giá trị và bản sắc Xứ Nghệ. Hầu đồng là “trình diễn văn hóa” 

tái nghĩa biểu tượng. Biểu tượng thích ứng hiện đại nhưng đối diện 

nguy cơ pha loãng từ thị hiếu thị trường và mạng xã hội. 

4.4.4. Sáng tạo văn hóa trong thực hành tín ngưỡng Ông Hoàng 

Mười: Sáng tạo thể hiện ở văn chầu, động tác, âm nhạc, tổ chức không 

gian, ứng dụng công nghệ; hình thành dạng “lai ghép” truyền thống - 

hiện đại gắn với du lịch và truyền thông. Tín ngưỡng còn được địa 

phương hóa ở hải ngoại, tổ chức trực tuyến, thể hiện năng lực dịch 

chuyển biểu tượng xuyên biên giới. 

4.4.5. Những vấn đề đặt ra 

Thứ nhất, tín ngưỡng dân gian - cụ thể là tín ngưỡng thờ Ông Hoàng 

Mười - cần được nhìn nhận như một thực thể văn hóa động, không chỉ là 

di sản phi vật thể cần bảo vệ, mà còn là một trường thực hành văn hóa, 

nơi các chủ thể tham gia đồng kiến tạo nên những giá trị mới. 

Thứ hai, các khung lý thuyết văn hóa học hiện đại như biểu tượng 



22 

 
học, diễn ngôn học và thực hành văn hóa chứng tỏ khả năng giải mã 

sâu các hiện tượng tín ngưỡng.  

Thứ ba, vấn đề quyền lực trong không gian thiêng là một thách thức 

lớn: giữa cộng đồng hành lễ truyền thống và bộ máy quản lý hành chính - 

giữa tính thiêng và tính du lịch, giữa thực hành và quy chuẩn hóa lễ hội.  

Thứ tư, vai trò của truyền thông số trong tái định hình tín ngưỡng 

dân gian là hiện tượng mới nổi bật.  

Thứ năm, luận án đặt ra yêu cầu cập nhật phương pháp luận liên 

ngành trong nghiên cứu tín ngưỡng - không chỉ sử dụng nhân học hay 

dân tộc học, mà cần tích hợp các phương pháp từ nghiên cứu truyền 

thông, xã hội học, phân tích diễn ngôn, nghiên cứu văn hóa số…  

Những vấn đề trên không chỉ gợi mở cho các nghiên cứu tiếp theo, 

mà còn là cơ sở để hoạch định chính sách văn hóa địa phương, thiết kế 

sản phẩm du lịch văn hóa - tâm linh phù hợp, và xây dựng các mô hình 

bảo tồn - phát triển di sản một cách bền vững. 

Tiểu kết  

Chương 4 đã phân tích sự biến đổi của tín ngưỡng thờ Ông Hoàng 

Mười trong bối cảnh truyền thông hiện đại, qua thực hành tại đền phủ, 

môi trường số và nhận thức cộng đồng. Nghi lễ, không gian linh thiêng 

và diễn ngôn tín ngưỡng thể hiện tính năng động, khả năng thích nghi 

và sức sống của một di sản sống. 

Như vậy, lễ hội và lễ giỗ Ông Hoàng Mười không chỉ là không 

gian nghi lễ, mà là trường biểu diễn ký ức cộng đồng, nơi các giá trị 

lịch sử, bản sắc địa phương và chiến lược phát triển văn hóa gặp gỡ và 

thương thảo. Quá trình tái ký hiệu biểu tượng, cùng sự chuyển đổi từ 

tự quản cộng đồng sang thiết chế đa tác nhân, cho thấy sức sống và 

khả năng tồn tại bền vững của tín ngưỡng thờ Ông Hoàng Mười trong 

đời sống văn hóa Việt Nam đương đại. 

Kết quả nghiên cứu cho thấy cộng đồng vừa gìn giữ bản sắc vừa 

sáng tạo thích ứng với thị hiếu và công nghệ mới, đồng thời đặt ra các 

vấn đề lý luận - thực tiễn quan trọng như mối quan hệ giữa linh thiêng 

và trình diễn, quyền lực và cộng đồng, hay sự kết nối giữa tri thức địa 



23 

 
phương và lý thuyết toàn cầu. Đây là những gợi mở cho nghiên cứu và 

chính sách văn hóa trong bối cảnh Việt Nam đương đại. 

KẾT LUẬN 

Tín ngưỡng thờ Mẫu Tam phủ nói chung, thờ Ông Hoàng Mười 

ở Xứ Nghệ nói riêng đã đề cao giá trị đạo đức của con người, truyền 

thống, đạo lý tốt đẹp Uống nước nhớ nguồn của dân tộc. Tín ngưỡng 

thờ Ông Hoàng Mười ở Xứ Nghệ cho thấy biểu tượng thiêng không 

còn là cấu trúc cố định của nghi lễ truyền thống, mà liên tục được tái 

định hình trong bối cảnh truyền thông và xã hội đương đại. Biểu tượng 

linh thiêng vừa gắn kết cộng đồng tín ngưỡng, vừa trở thành nguồn lực 

chiến lược cho phát triển văn hóa bền vững - nơi giá trị truyền thống 

được bảo tồn không bằng sự bất biến, mà bằng khả năng thích ứng 

sáng tạo và chiều sâu biểu tượng trong đời sống tinh thần.  

Ba không gian thờ tự trọng điểm - Đền Ông Hoàng Mười (Nghệ 

An), Đền Chợ Củi và Đền Cả (Hà Tĩnh), không chỉ là trung tâm tâm 

linh mà còn là điểm nhấn du lịch văn hóa của vùng. Chúng thể hiện 

tính nhân văn, giá trị văn hóa, sự kết hợp tinh tế của nhiều loại hình 

nghệ thuật, củng cố sự gắn kết cộng đồng Xứ Nghệ. 

Lễ hội Ông Hoàng Mười - di sản văn hóa phi vật thể quốc gia 

trong hệ thống tín ngưỡng thờ Mẫu Tam phủ là minh chứng cho khả 

năng thích ứng của tín ngưỡng dân gian Việt Nam. Việc phục dựng và 

tổ chức lễ hội thời kỳ Đổi mới cho thấy chiến lược “sáng tạo truyền 

thống” đã giúp vừa bảo lưu giá trị cốt lõi, vừa tái hiện nguồn gốc lịch 

sử của đối tượng thờ tự.  

Tín ngưỡng và lễ hội Ông Hoàng Mười phát huy vai trò trung tâm 

của cộng đồng, huy động nguồn lực xã hội hóa từ khách hành hương, 

sử dụng hiệu quả cho trùng tu di tích và tổ chức lễ hội trang trọng 

không chỉ góp phần bảo vệ, phát huy giá trị di sản mà còn thúc đẩy 

kinh tế địa phương. Từ góc nhìn văn hóa học ứng dụng, luận án đã: 

1. Xác lập vị trí và vai trò của tín ngưỡng thờ Ông Hoàng Mười 

như một thiết chế tâm linh - văn hóa đặc thù của Xứ Nghệ, đồng thời 

là một phần trong hệ thống điện thần toàn quốc. 



24 

 
2. Đề xuất cách tiếp cận tín ngưỡng như một quá trình văn hóa, 

trong đó các giá trị tâm linh, bản sắc, thẩm mỹ và cộng đồng luôn được 

tái định nghĩa qua tương tác xã hội, chính sách và công nghệ. 

3. Làm rõ quá trình biến đổi cả về hình thức (không gian, nghi 

lễ, trang phục, truyền thông) và nội dung (hệ biểu tượng, diễn ngôn, 

cảm thức thiêng). Tín ngưỡng có khả năng thích ứng cao với đời sống 

hiện đại. 

4. Phân tích mối quan hệ cộng đồng - nhà nước - truyền thông 

trong quản trị di sản, nhận diện xu hướng “hành chính hóa nghi lễ,” 

“sân khấu hóa lễ hội,” “số hóa không gian thiêng”. 

5. Vận dụng khung lý thuyết của Bourdieu (thực hành văn hóa), 

Foucault (diễn ngôn học) và Geertz (biểu tượng học) để lý giải tính 

động và khả năng tái tạo liên tục của tín ngưỡng. 

Tín ngưỡng thờ Ông Hoàng Mười là một biểu hiện tiêu biểu của sự 

giao thoa và vận động giữa truyền thống - hiện đại, giữa thiêng - tục, giữa 

địa phương và toàn cầu. Bảo vệ và phát huy giá trị của tín ngưỡng này đòi 

hỏi sự đồng hành và sáng tạo liên tục của cộng đồng, nhà nước, thị trường 

và truyền thông. Chính nhờ khả năng “vừa bảo tồn, vừa chuyển hóa,” tín 

ngưỡng này đã khẳng định sức sống bền vững, đồng thời góp phần định 

vị bản sắc Xứ Nghệ trong bản đồ di sản văn hóa quốc gia và mở rộng tầm 

ảnh hưởng ra không gian văn hóa toàn cầu./. 

  



 

 
DANH MỤC CÁC CÔNG TRÌNH ĐÃ CÔNG BỐ CỦA TÁC GIẢ 

LIÊN QUAN TỚI ĐỀ TÀI LUẬN ÁN 

1. Đoàn Thị Thanh Vân (2025), “Lễ hội đền ông Hoàng Mười 

Nghệ An dưới góc nhìn biểu tượng và truyền thông đa tầng”, Tạp chí 

Văn hóa Nghệ thuật, số 611, tr 22 - 27. 

2. Đoàn Thị Thanh Vân (2025), “Tái cấu trúc lễ giỗ Quan Hoàng 

Mười tại đền chợ Củi trong bối cảnh đổi mới”, Tạp chí Nghiên cứu 

Văn hóa và Phát triển, số 11, tr 75 - 80. 

3. Đoàn Thị Thanh Vân (2025), “Di sản sống trong dòng chảy 

hiện đại: Lễ hội Quan Hoàng Mười từ góc nhìn văn hóa học”, Tạp chí 

Văn hóa và nguồn lực, Đại học Văn hóa thành phố HCM, số 2(42), tr 

26 - 33. 

4. Đoàn Thị Thanh Vân (2025), “Về lời thơ và âm nhạc trong 

một số giá đồng Quan Hoàng của tín ngưỡng Tam phủ”, Tạp chí 

Văn hóa học, số 3(79), tr 96 - 109. 


